Jeanne d’Arc Kamikazi
(Sceurs Servantes du Seigneur du Burundi)

La maturité humaine et spirituelle pour une

efficacité vocationnelle
L’importance de la psychologie dans la formation

1. Méthodes et explications

omme il est souligné dans le titre et sous-titre, notre analyse est de démontrer le role

que joue la psychologie dans le discernement vocationnel sacerdotal ou

religieux'pour une maturité humaine et spirituelle des candidat/es. La Congrégation
pour |'éducation catholique met en évidence l'importance de la psychologie dans le discernement
de ces vocations. A ce propos, elle dit:

....Toutefois, pour une évaluation plus assurée de la situation psychique du candidat/e, de ses
aptitudes humaines a répondre & I'appel divin? puis, pour une aide dans sa croissance humaine, le
recours a des «psychologues» peut étre utile en certains cas. Ceux-ci peuvent offrir aux formateurs
non seulement un avis sur le diagnostic et la thérapie éventuelle des perturbations psychiques, mais
aussi une contribution pour soutenir le développement des qualités humaines, surtout relationnelles,
requises par |'exercice du ministére, en suggérant des cheminements qui favorisent une réponse plus
libre & la vocation.?

Malgré cette importance de la psychologie, il faut |
aussi souligner que la vocation sacerdotale ou religieuse
et son discernement échappent aux compétences strictes
de la psychologie. Bien que l'analyse que nous allons
mener soit applicable a la fois a la vocation sacerdotale et
a la vocation religieuse, nous nous intéresserons
spécialement a la vie religieuse, vu que nous sommes
dans l'année dédiée a la Vie Consacrée. Parmi tant de
théories de la personnalité comme la psychanalyse de
Freud, la théorie du comportement de Skinner, celle de
I'actualisation-du-moi de Roger, etc., aucune de ces
théories n'est en mesure de donner une vérification
empirique, par conséquent, aucune ne prend en
considération les valeurs religieuses. Face a ces lacunes,
Rulla et ses Collaborateurs ont poussé plus loin en
utilisant une théorie de la psychologie des profondeurs
qui permet d’aborder I'étude de la personnalité de fagon E
=Lk -

1 R.P. René Carpentier, SJ dit qu’il ne s’agit pas de comparer seulement, dans |'abstrait, les deux contenus de
ces vocations. Car, selon lui, entre le sacerdoce et I'état de perfection évangélique, la différence est évidente. Le
sacerdoce ministériel signifie caractére sacramentel, pouvoirs strictement divins, charges sacrées au service du peuple
de Dieu, dignité la plus haute; I'état de perfection, rien de semblable. A cette comparaison théorique, il n'y aurait
aucun probléme. Il en va tout autrement quand on met concrétement en présence la vocation au sacerdoce et la
vocation a I'état religieux. Des deux cotés, on choisit un genre de vie. Dans I'Eglise d’aujourd’hui, ces deux genres de
vie se présentent aux jeunes chrétiens comme deux maniéres de se consacrer entierement au Régne de Dieu. Cfr. R.P.
RENE CARPENTIER, Vocation religieuse, vocation sacerdotale, Desclée De Brouwer, 1968.

2 Cet appel consiste en la primauté de l'invitation de Dieu, c’est-a-dire que la vocation religieuse est une grace
intérieure et donc gratuite par laquelle Dieu appelle une personne a se consacrer ou a la mission sacerdotale ou a la
vie des conseils évangéliques par les trois voeux: pauvreté, chasteté et obéissance dans la vie religieuse. Cfr. L.M.
RULLA S.J., F. IMODA S.J. & SR. J. RIDICK S.S.C., Structure psychologique et vocation. Motivation d’entrée et de
sortie, Ed. Pontificia Universita Gregoriana, Roma 1993, p. 4. Puis, a I'exigence de totalité de cette invitation, c’est-a-
dire qu’il ne s’agit pas seulement d’une fonction a remplir ou d’'une occupation a temps partiel mais le prétre ou le
religieux choisit de témoigner a temps plein de la valeur absolue du Royaume instauré en Jésus-Christ. Cfr. Idem. Et
enfin, c’est une nouvelle obligation exigée par cette invitation, car la vocation sacerdotale ou religieuse au - dela de
I'exigence de sainteté déja incluse dans le baptéme pour tout chrétien, comporte aussi pour l'appelé le choix
permanent d’'une certaine forme de vie dans I'Eglise. Cfr. Ibid., p. 5.

3 CONGREGATION POUR L’EDUCATION CATHOLIQUE, Orientations pour I'utilisation de la psychologie dans
I'admission et la formation des candidats au sacerdoce, Roma 29/6/2008, n.5.

262



a intégrer les valeurs spirituelles propres a la vocation sacerdotale et religieuse. Cette théorie se
base sur le subconscient qui est le champ de |'expérience psychique qui n'est pas présent a la
conscience actuelle de l'individu. Le subconscient est d’'une particuliere importance, car, dans le
subconscient, il y a tout un monde qui est méconnu de la grande majorité des supérieures et des
sujets eux-mémes et influence tout de méme de fagon significative la vie des individus et des
communautés®. Pour cette raison, beaucoup de communautés religieuses font appel a un
psychologue pour faire la sélection des candidats en excluant les cas psychopathologiques
retenus inaptes a la vie religieuse. En dehors de ces cas, on suppose qu’on est apte a la vie
religieuse avec la capacité de progresser et persévérer dans la vie religieuse. On dirait alors de
ceux qui quittent qu'ils ont mal usé de leur liberté et n‘ont pas correspondu suffisamment a la
grace que Dieu leur offrait.

A cOté de cette liberté totale et pathologie paralysante, on peut introduire une autre
dimension, celle de l'interpénétration profonde du conscient et de l'inconscient. Cette dimension
nous explique que I'évaluation et la sélection des candidat/es doit tenir compte non seulement de
leurs symptomes pathologiques possibles, golts, intéréts, aptitudes, désirs consciemment
formulés, mais aussi de leurs mobiles inconscients qui peuvent influencer, a des degrés divers leur
capacité d'intérioriser et de personnaliser les valeurs spirituelles qui leur seront présentées au
cours de la formation. Car, derriére la bonne volonté évidente et la proclamation sincére des
valeurs authentiques, il y a, a la base de I'action, un étre complexe dont les besoins inconscients
peuvent parfois étouffer les désirs conscients.

2. Les éléments composants de la personnalité

Parmi les éléments différents et complexes qui composent la personnalité, nous voulons
approfondir deux points que nous jugeons fondamentaux: structure et contenus.

La structure de la personnalité est divisée en deux niveaux: le moi idéal qui est conscient,
c'est-a-dire ce que l'individu désire étre ou devenir et le moi réel qui peut étre conscient ou
subconscient, c’est-a-dire ce qu’il est réellement, qu'il le sache ou non, et comment il agit
habituellement. Ces structures sont indépendantes des conditions concrétes de temps ou de liey,
car les valeurs du moi idéal sont différentes pour un africain et pour un américain, de méme les
réves et les besoins du moi réel subconscient ne sont pas les méme chez un jeune religieux et
chez une contemplative agée.

Les contenus de la personnalité sont composés par: des valeurs, des attitudes et des
besoins. Voyons chaque élément dans sa spécificité. Les valeurs sont les idéaux de vie que se
propose une personne selon son choix, par exemple pour
la vie religieuse, ces valeurs sont au nombre de cing
divisées en deux catégories: Les valeurs terminales qui
sont, I'union a Dieu et l'imitation de Jésus Christ, tandis
que les valeurs instrumentales sont au nombre de trois
veeux: pauvreté, chasteté et obéissance. La fagon de
vivre ces valeurs peut varier selon les époques et les
cultures, mais la signification reste immuable. Quant aux
attitudes ou comportement elles sont aussi, comme les
valeurs, des tendances a l'action mais plus spécifiques et
plus nombreuses que les valeurs. Par exemple: une
valeur comme l‘obéissance, s’‘exprimera dans plusieurs
R attitudes diverses comme, le respect du supérieur, la
disponibilité apostolique, I'ouverture de conscience etc. En effet, les attitudes ont une fonction
d’expression par rapport aux valeurs. Ainsi, le moi idéal est constitué d’un ensemble de valeurs et
d’attitudes propres a chaque personne. Quant au moi réel, il comprend, en plus des attitudes et du
comportement habituel, les besoins conscients ou subconscients. Enfin, /es besoins sont des
prédispositions a l'action qui tiennent a la nature méme, organique, émotive et spirituelle de la
personne humaine. Les besoins comme les valeurs s’exprimeront eux aussi a travers des attitudes.
Ils sont par définition intrinséques a la nature humaine, et donc aussi inchangeables. Ils ont été et

4 Dans la vie religieuse, on peut observer deux tendances: d‘un cdté, liberté et péché, de l'autre, maladie
mentale.

263



seront toujours présents en I'homme méme si leur expression extérieure pourra varier
énormément selon la situation historique et sociale. Le besoin d’agressivité, par exemple pourra se
manifester par le refus l'autorité, par la difficulté a collaborer avec les autres, par la violence
physique, etc.

3. La consistance et l'inconsistance de la personnalité

Certains besoins peuvent conduire a des attitudes en désaccord avec les valeurs
vocationnelles fondamentales: ce sont des besoins appelés dissonants comme |'agressivité, la
dépendance affective, le désordre sexuel et d‘autres besoins. Par contre sont neutres ou
consonants les besoins d’accomplissement, d’ordre, de compréhension, etc. L’existence du moi
latent joue un role important car il démontre que les attitudes du sujet ne sont pas seulement
I'expression de ses valeurs mais peuvent aussi provenir de ses besoins conscients ou inconscients.
En d’autres termes, le moi idéal peut étre, en partie, la projection du moi latent. Il y a donc la
possibilité d'inconsistance entre le moi idéal et le moi latent et cette inconsistance peut étre
consciente ou inconsciente. On peut classer quatre types de consistances ou inconsistances en se
basant sur la nature des relations qui peuvent exister entre les valeurs, les attitudes et les
besoins: la consistance sociale, la consistance psychologique, l'inconsistance sociale,
I'inconsistance psychologique. On parle de la consistance sociale: lorsqu’un besoin conscient est
compatible avec les valeurs et aussi avec les attitudes de l'individu. La consistance
psychologique, lorsqu‘un besoin conscient est compatible avec les valeurs mais non avec les
attitudes de l'individu. L'inconsistance psychologique: lorsqu’un besoin subconscient est en
désaccord avec les valeurs et les attitudes. Enfin, l'inconsistance sociale: lorsqu’un besoin
subconscient est en désaccord avec les valeurs de la vocation et que les attitudes obéissent
aux besoins plutdt qu’aux valeurs.

Un autre aspect dont il faut tenir compte dans |’‘évaluation des consistances et
inconsistances est leur caractére conscient ou inconscient ainsi que leur centralité. L'inconsistance
consciente ou reconnue par le sujet, rend possible une décision libre et un progrés. Tandis que
I'inconsistance inconsciente risque de conduire soit & une adaptation défensive a la vie religieuse,
soit a I'abandon quand les besoins en viennent a supplanter les valeurs. Il faut aussi tenir compte
de l'ensemble des besoins et des attitudes et chercher la motivation centrale. Dans la méme
personne, on peut observer la coexistence des inconsistances et des consistances selon les
différents besoins et a des degrés différents. C'est pour cela qu’il faut évaluer les forces
dynamiques en présence et en déterminer le noyau motivationnel central c’est-a-dire les mobiles
qui influencent, méme inconsciemment, |’entrée, la sortie ou la croissance dans la vocation.

4. Les facteurs d’influences d’entrée et persévérance vocationnelle

Facteurs qui influencent l'entrée et la persévérance dans la vie religieuse sont cing: la
motivation consciente de I'entrée, la motivation subconsciente de |'entrée, la prédominance de la
motivation subconsciente, la persistance des inconsistances vocationnelles et la motivation pour la
sortie de vie religieuse®. Voyons-les en détails:

Dans le premier facteur qui est la motivation consciente de l'entrée, il y a une nette
tendance chez les candidat/es a choisir l'institution religieuse sur la base d‘idéaux personnels c’est
a dire ce qu'ils voudraient étre plutdét que de réalités personnelles conscientes. Cette facon de
choisir va de pair avec une conception plutét idéalisée de l'institution a laquelle ils se joignent. IIs
semblent attribuer a l'institution les qualités de leur propre moi idéal. Cette prédominance du moi
idéal sur le moi réel manifeste une tension de croissance qui peut étre précieuse pour
I’épanouissement de la vocation car elle peut favoriser l'ouverture a l'influence de la grace ainsi
que le dépassement de soi-méme dans I'accomplissement de la mission, cependant, 'homme
n‘est pas motivé par des idéaux seulement. C'est ce que L.M. Rulla et ses collaborateurs
mettent en évidence quand ils disent:

5 L.M. RULLA-J. RIDICK-F. IMODA, entering and Leaving Vocation: Intrapsychic Dynamics, Roma, Gregorian
University Press — Chicago, Loyola University Press, pp. 61 et suivantes.

264



La vocation religieuse se fonde sur le dépassement du moi car elle invite a la poursuite des valeurs
transcendantes qui ne visent qu’indirectement I'accomplissement du moi: le religieux cherche d’abord
le Royaume de Dieu et sa justice et ne se trouve lui-méme que par surcroit car la voie de I'évangile
qui est vie de I'amour exige le don de soi-méme aux autres, de renoncement a sa propre vie. Donc,
les valeurs qui constituent le moi idéal du religieux doivent étre fondé sur la charité, c’est pourquoi
I'engagement religieux demande une capacité qui se fonde sur la consistance du moi d’ou la présence
dans le moi réel d'attributs consistants avec le moi idéal. Pour cela, pour garantir la persévérance et
I'efficacité vocationnelle, les valeurs proclamées ne suffisent pas si elles ne s’appuient pas sur une
personnalité libre des besoins inconscients.®

Dans le deuxieme facteur qui est la motivation subconsciente de I’'entrée, on observe chez
les candidat/es un manque de réalisme dans leur choix car ils sont caractérisés par une forte
tendance a l'idéalisation. Signalons que le choix de la vocation et la décision d’entrée ne sont pas
seulement le fruit d’un idéal librement choisi, mais aussi le résultat des besoins inconscients. Par
exemple, les individus peuvent sans le savoir s’orienter vers la vocation religieuse dans le but de
gratifier certains de leurs besoins ou encore dans un effort défensif pour résoudre leurs conflits
ou leurs inconsistances. Nonobstant la sincérité incontestable et générosité évidente des
candidat/es, il faut toujours tenir compte des facteurs inconscients puisque leurs idéaux
consciemment formulés peuvent étre le fruit des forces subconscientes. Une certaine idéalisation
de soi-méme et de l'institution religieuse est normale et méme souhaitable a l'entrée car elle
exprime désir de croissance de l'individu et ouverture a la grace, mais a condition qu'il n'y ait pas
inconsistance inconsciente entre cet idéal et le vrai moi. Bien qu’on puisse prolonger le temps de la
formation, l'individu présentant des inconsistances inconscientes continuera a réagir en utilisant
des attitudes défensives ou de gratification quel que soit le milieu de vie ou il se trouvera. Ces
attitudes a leur tour entretiendront une idéalisation non réaliste du moi et de I'institution.

Le troisiéme facteur est /a prédominance de la motivation subconsciente, les statistiques’
des recherches effectuées par L.M. Rulla et ses collaborateurs démontrent que 60% a 80% des
candidat/es présentent une motivation vocationnelle caractérisée par des attitudes subconscientes
au service de leurs besoins, soit pour s’‘en défendre, soit pour les satisfaire. La motivation
subconsciente semble donc étre un élément important de la décision d’entrer dans la vie
religieuse. De plus ce sont les besoins dissonants comme agressivité, abaissement, besoin de se
justifier qui sont particulierement importants a l'intérieur de cette motivation subconsciente. On
peut donc s‘attendre a une influence négative de ces inconsistances sur la persévérance et
I'efficacité vocationnelle. Ces insuffisances de personnalité ne sont pas considérées comme
psychopathologie, on les considére plutét comme manque de maturité aussi bien affective que
vocationnelle. Or ces insuffisances, présentes au moment de I'entrée avant que les individus ne
commencent leur formation religieuse, peuvent persister méme aprées la formation.

Quatrieme facteur est la persistance des inconsistances vocationnelles, de par sa nature
méme le conflit inconscient tend a se perpétuer car il n‘est jamais reconnu tel qu'il est, par
exemple: les mécanismes de défense utilisés ont précisément pour but de cacher a la personne la
vraie nature de ses difficultés et la vraie source de sa frustration, de sorte qu’elle ne peut profiter
de 'expérience qui lui est offerte dans la formation ou dans la vie communautaire. Elle cherchera
diverses solutions ici et la en changeant de milieu, en essayant telle nouvelle forme de retraite, en
suivant des cours et des conférences etc., mais sans résultats durables parce qu’aucune de ces
solutions n’est basée sur la compréhension exacte du probléme de fond. Les résultats de la
recherche ont démontré que les années de formation n’ont apporté aucune amélioration
significative du degré de maturité affective. Selon les statistiques, seulement 2% profitent de la
formation tandis que plus de 80% ignorent en partie ou totalement leurs problémes. Ici on peut
donner un exemple d’'un phénomeéne courant: celui du transfert qui manifeste la persistance des
inconsistances inconscientes. Le sujet qui a ce probleme, dans ses relations avec les autorités ou
avec ses pairs, revit une relation qu’il a eue avec des membres de sa famille durant I'enfance ou

6 L.M. RULLA S.1., F. IMODA S.]J. & SR. J. RIDICK S.S.C., op. cit., pp. 10 - 11.

7 L.M. RULLA et ses collaborateurs ont étudié la vocation des individus selon une méthode structurale qui
permet d’appliquer les résultats obtenus dans une nation et une culture a des cultures ou milieux sociaux différents et
sans doute aussi utiliser ces résultats pour comprendre les structures psychologiques qui sont a la base de I'entrée, de
la persévérance et de la croissance dans la vocation en des périodes historiques et des milieux différents. Cfr. L'avant
- propos des auteurs, op. cit. pp. VII-VIII.

265



I'adolescence. On assiste donc a un cercle vicieux parce que la relation transférentielle qui n’est
pas reconnue comme telle ne fait que perpétuer le conflit originel et renforcer les mécanismes
de défense utilisés par l'individu pour s’en défendre. Il est étonnant de constater que la
période de formation n’a produit aucun changement en profondeur. Bien que tout homme ait
toujours la force intrinseque avec l'aide de Dieu de changer et de se perfectionner lui-méme,
ces résultats semblent indiquer que cette force n'est pas efficace chez la plupart des individus
affectés d’inconsistances inconscientes.

Le cinquiéme facteur est la motivation pour la sortie de vie religieuse, il y a plusieurs
facteurs qui expliquent la sortie des religieux, religieuses: la grace divine et la coopération
humaine, pression du groupe ou de la communauté sur les individus, facteurs reliés aux normes,
constitutions et structures des institutions vocationnelles, influence du milieu historique et socio
culturel en général, du fonctionnement structural de I'Eglise en particulier et des facteurs liés aux
caractéristiques des personnalités individuelles, etc. Les résultats font voir que ce ne sont pas les
mémes forces a l'intérieur de la personnalité qui jouent au moment de I'entrée et au moment de la
sortie. Dans le premier cas, I'ensemble des forces qui semblent prédominer au moment de I'entrée
dans la vie religieuse consiste dans les valeurs et les attitudes du sujet, cependant, cela ne
garantit pas toujours la persévérance. Plus grande sera la prédominance des consistances sur les
inconsistances plus grande sera la capacité d'intériorisation des valeurs. Donc la capacité
d’intériorisation des valeurs semble étre un élément décisif dans la persévérance vocationnelle. La
premiére explication qu‘on peut se donner est que si les valeurs vocationnelles ne peuvent pas
étre intériorisées, I'engagement religieux sera lui-méme graduellement remis en question. Une
seconde explication se base sur le role négatif joué par les inconsistances inconscientes: plus elles
prédominent dans la personne, plus elles déterminent des idéaux personnels non réalistes et de
fausses attentes a propos des roles vocationnels futurs. La distance entre le moi idéal et le moi
réel tend a augmenter, et avec elle I'insatisfaction profonde du sujet. Tout de méme, on ne peut
pas dire que tous les inconsistants quittent la vie religieuse apres quelques temps. D’un c6té, des
candidat/es consistants peuvent trés bien quitter eux aussi aprés quelques temps de probation, si
par exemple une connaissance plus approfondie de l'institution leur fait voir qu’elle ne répond pas
a leur idéal, ils peuvent alors prendre la décision mire et objective de chercher une autre voie. De
l'autre coOté, des inconsistants peuvent demeurer dans la vie religieuse malgré leurs conflits
inconscients, si par exemple la vie religieuse leur offre une sécurité qu'ils ne trouveraient pas dans
une autre forme de vie, mais ici, malgré I'efficacité apostolique, on notera le manque de maturité.

5. La crise vocationnelle: défis et opportunités

Actuellement, on assiste a un phénomene d'un nombre élevé des sorties et a un trés petit
nombre d’entrées. Méme s'il faut considérer plusieurs autres facteurs socio-culturels, les sorties
semblent explicables, en partie, par l'existence d’inconsistances inconscientes chez un grand
nombre de religieux/ses et par l'influence de plus en plus négative qu’exercent ces inconsistances
sur l'idéal vocationnel. Ces inconsistances ne sont pas limitées a un pays ou a une époque et parmi
les facteurs socioculturels, les structures institutionnelles jouent un réle important. Ces structures
ont considérablement diminué en importance ces derniéres années, laissant plus de liberté et de
responsabilité a l'individu exigeant de sa part une plus grande souplesse d’adaptation. Mais il ne
suffit pas que la liberté soit accordée pour que le religieux devienne capable d’en user avec
maturité. Lors de la consigne des Constitutions par Mgr Michel Ntuyahaga aux Sceurs Servantes du
Seigneur du Burundi, il leur explique quel type de liberté qu’elles doivent avoir:

... C'est donc en toute liberté de volonté et d’amour que vous suivrez ces Constitutions. En les suivant
vous serez animées par 'Esprit de Dieu pour étre filles de Dieu. Rappelez-vous que, selon saint Paul,
vous n’‘avez pas regu un esprit d’esclaves pour retomber dans la crainte, vous avez regu un esprit de
filles adoptives qui nous fait nous écrier: Abba, Péere (Cfr. Rm 8,15). Mais cette liberté ne consiste pas
a faire tout ce qu’on veut et comme on le veut. Elle comporte une volonté de choix par amour, et une
discipline de vie. C'est cela qui fait la force et le mérite des saints qui savent s’obliger a I'obéissance a
Dieu par amour.®

8 Introduction des Constitutions des Sceurs servantes du Seigneur du Burundi, pp. 13-14.

266



La maturité humaine et vocationnelle’ est la base de cette liberté et joue un rdle trés
important pour l'efficacité apostolique du religieux/se et le rend un meilleur instrument entre les
mains de Dieu, plus adapté aux exigences vocationnelles et meilleur témoin des valeurs de Jésus
Christ. Méme Mgr Michel Ntuyahaga exigeait de ses filles spirituelles, les Sceurs Servantes du
Seigneur du Burundi d’étre des femmes dignes et mires. Il leur disait: «Mes filles Bene-Umukama,
soyez d’abord humaines, et puis chrétiennes pour étre de vraies consacrées». Ainsi, le manque de
maturité humaine et vocationnelle pourrait donc étre I'une des causes ayant rendu un certain
nombre de religieux incapables de relever le défi de cette liberté nouvelle. Il est cependant
possible que des facteurs subconscients limitent le champ de la liberté a l'intérieur duquel I'homme
accueille I'action divine et diminuent aussi la disponibilité de I’action transformatrice de la grace. La
grace peut bien s(ir surmonter les limitations subconscientes d’une personne pour la transformer
en profondeur, mais une telle action thérapeutique de la grace semble plutét I'exception que la
régle. Cela montre que Dieu semble respecter la liberté de I'homme et les lois dynamiques de son
développement. Donc, Dieu respecte les lois psychodynamiques qu'il a lui-méme crées. Saint
Augustin lui-méme le confirme quand il dit: «Dieu qui nous a créés sans nous, ne peut pas nous
sauver sans nous». Un exemple concret est la parabole du semeur généreux qui a semé ses
semences sur les terres différentes (Lc 8, 4-8).

Alors, que faut-il faire pour trouver la solution aux problémes de manque de vocations ou
de la sortie? Il faut signaler que la solution ne se trouve pas dans le retour aux structures du
passé, mais, qu'il faut favoriser la capacité
d’intériorisation de l'individu. C'est de cette
capacité que dépend une persévérance qui
puisse étre créatrice et efficace et non de
I'imposition extérieure des régles ni méme
de la simple proposition des valeurs si
authentiques et valides soient-elles. Pour
cela, le systéeme didactique classique de la
formation: présentation des valeurs
religieuses au moyen de conférences,
retraites, de groupes d’études, etc.,
demeure nettement insuffisant lorsque la
capacité d'intérioriser les valeurs est
déficiente. C'est ce qui est le cas pour la
majorité des candidat/es selon les résultats obtenus par L.M. Rulla et ses Collaborateurs,
seulement 10 a 15% du nombre serait admis. Alors, la question qu‘on peut se poser est la
suivante: «les plus de 80% d’inconsistances sont-elles des indications de non vocation chez les
candidat/es ou ne peut-on pas plutot y voir I'une des voies possibles choisies par le Seigneur
pour appeler a lui qui il veut»? Dans ce cas, il devient trés important non seulement de discerner
ces inconsistances vocationnelles mais surtout d’aider le/la religieux/se a les résoudre. Il faut aussi
favoriser |'expérience pour expérimenter les roles, car ces expériences lui permettront d’obtenir
une plus grande habileté!®. Mais ces expériences sont-elles une garantie d’'une plus grande
efficacité apostolique? Cette efficacité apostolique n’est pas a confondre avec l'efficience: la
premiére qui est manifestation visible des valeurs chrétiennes dépend d’abord de l'orientation vers
les valeurs tandis que la seconde est liée a l'orientation vers les roles eux-mémes. En d’autres
mots, si I'expérimentation des roles ne s’appuie pas sur la capacité préalable de l'intériorisation des
valeurs vocationnelles, elle n‘aura aucun effet sur la maturation spirituelle ou apostolique du sujet.

6. Conclusions

Nous venons de voir combien la psychologie joue un role important dans le discernement
vocationnel des candidat/es. Car les candidats ne présentent pas seulement des problémes
spirituels, mais ils présentent aussi des problémes psychologiques d’ol les moyens habituellement

° De ce fait, la sainteté et maturité humaine vont de pair car la sainteté est le fruit de la présence en 'homme
de la charité divine. Elle dépend de I'action gratuite de Dieu et de la libre réponse de I'homme indépendamment des
dispositions psychologiques de l'individu pourvu évidemment qu’il y ait un minimum de liberté personnelle.

10 par exemple, le dipldme universitaire permettra aux religieux/religieuses d’enseigner avec succés, le stage
en milieu ouvrier permettra d’en connaitre les problemes et d’en prévoir quelques solutions.

267



employés (direction spirituelle, examen de conscience, dynamique de groupe, expérience de vie)
semblent insuffisants pour permettre de résoudre de fagon durable les inconstances et les conflits
inconscients. On observe actuellement chez les jeunes qui choisissent la vie religieuse des lacunes
des valeurs humaines et spirituelles. Parmi les candidats, certains ont vécu des expériences
particulieres humaines, familiales, professionnelles, intellectuelles, affectives qui, de différentes
maniéres, ont laissé des blessures pas encore guéries. Celles - ci provoquent des perturbations
dont le/a candidat/e ignore la portée réelle, qu'il attribue souvent de maniére erronée a des causes
extérieures a lui - méme et que, par conséquent, il ne peut affronter adéquatement. Le Pape Jean
Paul II affirme la méme chose quand il dit:

L'homme porte donc en Iui le germe de la vie éternelle et la vocation a s'approprier les valeurs
transcendantes. Pourtant, il demeure intérieurement vulnérable et dramatiquement exposé au risque
de manquer sa vocation a cause des résistances et des difficultés qu'il rencontre sur le chemin de son
existence, soit au plan conscient, ou la responsabilité morale est mise en cause, soit au plan
inconscient, et cela, dans la vie psychique ordinaire ou dans celle qui est marquée par des pathologies
psychiques, légéres ou modérées, qui n'exercent pas une influence essentielle sur la liberté de la
personne dans sa tension vers les idéaux transcendants choisis de maniére responsable.!?

Il faut donc penser a de nouvelles méthodes de formation qui intégrent I'apport inter et
transdisciplinaire entre la théologie et la psychologie car, sans la leur complémentarité, la
formation reste incompléte. Donc, le role de la psychologie dans la formation devrait se formuler
dans la pédagogie, prévention et intégration dans le discernement vocationnel. La contribution de
la psychologie devrait d’abord développer chez les religieux/ses la capacité d’intérioriser les valeurs
et attitudes vocationnelles. Il s'agit donc de prévenir avant de guérir. C’est pourquoi, nous voyons
la nécessité urgente de la formation humaine (psychologie) et spirituelle (théologie) dés leur
entrée, c’est-a-dire la période du pré-noviciat. Cette formation de base aidera les candidates a
éclairer, purifier et mdrir leur décision vocationnelle avant de commencer le noviciat. Ce
discernement initial permettra de rendre ces candidat/es des hommes et des femmes
humainement raisonnables, puis chrétiens, pour enfin les aider a devenir des saints. Il est
préférable d’intervenir dés le début afin de permettre a l'individu de reconnaitre en Iui et de
surmonter les inconsistances qui sont un obstacle a la croissance humaine et spirituelle. Il ne
devrait pas y avoir de dichotomie entre la spiritualité et la psychologie, par le fait que la formation
doit présenter au candidat/e la nourriture spirituelle nécessaire mais doit aussi assurer sa capacité
d’assimiler et d'intérioriser cette nourriture. Sans cette intégration de I'humain et du spirituel, les
idéaux proposés, au lieu de favoriser la croissance peuvent devenir sources de frustration profonde
et d’aliénation. Face a ces exigences formatives, les éducateurs doivent avoir une formation
sérieuse en théologie et une préparation psychologique suffisante pour étre capables de discerner
la présence des inconsistances vocationnelles afin d’aider les candidat/es a reconnaitre eux-mémes
leurs difficultés et a les résoudre. Jean Paul II en 2002, dans son discours aux participants de la
Pléniére de la Congrégation pour I'Education Catholique, a souligné ce fait en disant:

Il sera opportun d'accorder une attention particuliére a la préparation de “psychologues, qui devront
allier a un bon niveau scientifique, une compréhension profonde de la conception chrétienne a propos
de la vie et de la vocation au sacerdoce (dans notre cas, la vie religieuse), de facon a étre en mesure
de fournir un soutien efficace a la complémentarité nécessaire entre la dimension humaine et la
dimension surnaturelle.!?

Le recours a des psychologues, aussi bien avant l'admission que durant le chemin de
formation des candidat/es, peut aider le candidat dans le dépassement des blessures, en vue
d'une intériorisation toujours plus profonde du style de vie de Jésus notre Modéle.!® Le choix de
ces «psychologues» évitera les confusions autant que les oppositions entre formations morale et
spirituelle et veillera a leur intégration. Les experts se distingueront par leur solide maturité
humaine et spirituelle. Ils s'inspireront d'une anthropologie conforme a la conception chrétienne de
la personne humaine, de la sexualité, de la vocation a la vie religieuse afin que leur intervention
prenne en compte le mystére de I'hnomme dans son dialogue personnel avec Dieu selon la vision de

1 JEAN PAUL II, Allocution & la Rote romaine [25 janvier 1988: AAS 80 [1988], 1181. )

12JEAN PAUL II, Discours aux participants de la Pléniére de la Congrégation pour I'Education catholique [4
février 2002], n. 2 : AAS 94 [2002], 465.

13 Cfr. Pastores dabo vobis, n. 29d: AAS 84 (1992), 704.

268



I'Eglise. La ou de tels experts ne seront pas disponibles, on pourvoira a leur préparation. L'aide de
la psychologie doit s'intégrer dans le cadre de la formation globale du candidat/e; loin de s'opposer
a l'accompagnement spirituel qui a pour devoir de maintenir le candidat/e dans la vérité de sa
vocation selon la vision de I'Eglise. Elle en assurera de maniere particuliere la maturation d'une
réponse généreuse a la vocation recue de Dieu'® et aidera le candidat a comprendre correctement
la signification et l'intégration du recours a la psychologie dans son chemin vocationnel. Car la
carence de maturité humaine et vocationnelle cause beaucoup de difficultés dans la vie future
communautaire et apostolique. Méme Mgr Michel Ntuyahaga souligne que la maitresse des novices
doit avoir aussi la qualité psychologique:

La responsabilité du Noviciat est confiée a une Religieuse fervente et exemplaire, professe de veeux
perpétuels (can. 651,1). Elle doit étre douée de sens psychologique et pédagogique, elle doit étre
capable d’animer les jeunes et les encourager avec bonté, discrétion et délicatesse.®

La maturité humaine et spirituelle est fondamentale pour vivre la mission prophétique dans
notre temps. Le Pape nous rappelle que ce n’est pas la radicalité évangélique qui est le spécifique
de la vie consacrée comme beaucoup peuvent le penser, car tous les chrétiens sont appelés a
vivre de la méme maniére. Mais c’est la vie de témoignage qui compte. C’est ce témoignage qui
éveille le monde, c’est-a-dire qui porte la valeur du Régne de Dieu dans le monde. Par exemple, le
monde n’est pas attiré par le fait que les consacrés vivent les vceux, mais ils sont attirés par
comment ils les vivent. De ce fait, ils sont attirés par I’équilibre psycho - spirituel, la joie et
I'ouverture qu'ils notent en ces consacrés. Autrement dit, I’'Eglise invite les religieux et religieuses
au kairos du vin nouveau dans les outres nouvelles. Ce vin nouveau, c’est Jésus, c'est
I’Evangile qui ne change jamais, car il reste le méme toujours nouveau et éternel: hier,
aujourd’hui et toujours.

7. Prospectives

En mettant I'accent sur les vertus humaines, on a la chance de surfer sur ce que la nature
pourvoit déja a chaque étre humain. Et a partir des dons naturels, la grace de la foi vient comme
un fertilisant. Saint Thomas d’Aquin ne disait pas autre chose lorsqu’il affirmait: «la grace ne
change pas la nature, mais la perfectionne ». Selon Louis BIRABALUGE penser I'humanité comme
base sans laquelle aucune vie religieuse authentique n’est possible a de conséquences sérieuses
sur le discernement de la vocation religieuse. Ici, la piété, la dévotion, la soumission et la docilité-a
ne pas confondre avec l'obéissance, la morale des interdits, la pureté rituelle... ne sont plus de
critéres primordiaux pour I'admission d’un candidat a la vie religieuse ou pour la reconnaissance
d'un religieux ou une religieuse a la foi éprouvée. Au contraire, les valeurs de la vigueur, la
capacité a dire non, la combativité, la jovialité, la joie de vivre, etc., deviennent de vrais critéres
d’authentification d’une vie religieuse éprouvée et approuvée. Il continue en disant qu’il est
heureux de constater que dans la Bible, le jugement dernier porte sur la qualité des actes pleins
d’humanité, comme donner a boire a un assoiffé, visiter un malade, un prisonnier, etc., (Mt 25).
En tout cas, les gens admirent souvent les consacrés, non pour leurs bons sermons ou pour leur
piété, mais souvent a cause de leurs actes d’humanité. Tout ceci, montre l'importance de la
psychologie dans le discernement et la formation. Mais puisque l'insertion de la psychologie dans le
cheminement de discernement vocationnel est récente, il faudrait d’abord prioriser la formation
des leaders qui n‘ont pas eu la chance de cette formation nouvelle pour une bonne préparation a
leur fonction avant la nouvelle génération, car la formation est la clé de la transformation
religieuse®®. Puisque la formation psychologique aide le/a candidat/e a se connaitre et a
s’accepter pour s’épanouir dans sa vocation, il faut tenir compte que cette vie n’est pas une vie
solitaire, mais une vie de relation. Pour cela, il faut ajouter I'anthropologie culturelle, sciences
sociales, sociologie, etc., car toutes ces disciplines sont nécessaires pour affronter la vie
communautaire et sociale sans problémes. Actuellement, nous assistons a un phénoméne de
beaucoup de sorties dans les Congrégations. Ceux et celles qui quittent cette vie avancent comme
raison qu'ils ne sont plus contents ou attirés par cette vie. Pour éviter cette crise, le Pape Frangois,

4 Le climat de foi, priére, méditation de la Parole de Dieu, étude de la théologie et vie communautaire, tous
ces points sont fondamentaux pour la maturation d'une réponse généreuse a la vocation regue de Dieu.

15 Constitutions des Sceurs Servantes du Seigneur du Burundi, Art. 117, p. 104.

16 Séminaire résidentiel de SEDOS 2015 du 4 au 8 mai 2015, Au Centre Ad Gentes, Nemi (Rome).

269



ayant été formateur, propose un vrai discernement pour ne pas commettre |'erreur de faire entrer
dans la vie consacrée les personnes qui n‘ont pas été appelées. Ce discernement consiste a ne pas
accepter les personnes parce que nous n‘avons plus personne. Ne pas accepter des personnes
parce gque nous avons besoin de résoudre les problémes des ceuvres. Il dit que dans la formation,
les formateurs doivent étre attentifs au mystére de I'homme qu’on peut découvrir seulement a
travers I’écoute attentive et respectueuse. Le Pape dit que |’écoute est une tache trés difficile qui
demande du temps et de la patience. Pour lui, I’écoute souvent veut dire «aimer», car quand nous
aimons dans la vérité, les personnes s‘ouvrent davantage, sont a l'aise, car elles se sentent
respectées et acceptées comme elles sont. Pour cela, elles sont disposées a demander de I'aide,
jusqu’a l'aide thérapeutique. Mais la vraie thérapie est I'Evangile. Il faut que les formateur/trices
sachent que pour bien former, il faut acquérir la qualité de «docibilitas» dans laquelle on est
toujours un peu devant un mystére qui n‘est pas totalement dominé par le formateur parce que les
choses vont de l'avant, cheminent et le formateur doit suivre Jésus le vrai Formateur. Donc, la
formation est une formation continue, pour cette raison, méme dans la formation initiale, ce n’est
pas le maitre ou la maitresse qui forme, mais c’est la communauté qui forme. Si la communauté
ne témoigne pas, elle déforme'’. C'est ce que souligne ... quand il dit:

On va beau raffiner les méthodes formatives et trier les formateurs et formatrices les plus rodés pour
former des religieux plus «religieux», mais si on ne découvre pas la valeur positive du corps, la joie de
vivre, le sens de la féte et du plaisir, celui de I'amitié, la courtoisie...gageons que tant d’efforts risquent
de produire peu de fruits et trés peu encore. On se fait religieux pour étre heureux. Personne ne réve
d'une fin de vie triste, froide, plaintive.... La vie bonne fait partie des objectifs du cheminement
vocationnel des consacrés; on ne doit pas s’y méprendre a cause d’une conception erronée du sens de
la « sainteté chrétienne». La vie religieuse, ou elle est pleinement vécue, rend heureux et aide a
rendre heureux les autres. Cela, car dans une perspective vraiment chrétienne, le bonheur chrétien
est et doit toujours étre pensé comme un «bonheur partagé». Mais par bonheur chrétien, il ne
faudrait pas vite penser au bonheur dans l'au-dela. Ce sont plutot ces petites joies terrestres que
rendent possible une vie humaine pleinement et joyeusement vécue. Ces petites joies sont a imaginer
comme la préfiguration de la joie éternelle que le bon Dieu accordera a ses élus dans les cieux au jour
de la parousie.'®

A cOté de cette formation psychosociale et spirituelle, il faut aussi I'approfondissement du
charisme du propre Institut, car son ignorance engendre l'incapacité de l'actualiser aux signes des
temps!®. Car, pour vivre harmonieusement le charisme du fondateur dans les défis actuels, il est
indubitablement fondamental de bien le connaitre parce qu’il est le point de référence continuel de
I’étre religieux dans un Institut déterminé (PC 2b; ET 11, MR11). Mais dans cette connaissance du
charisme, il faut éviter deux tentations fréquentes: celle de vouloir copier le fondateur, la
fondatrice qui a vécu dans un contexte historique trés différent du notre, et celle de vouloir se
servir du fondateur, de la fondatrice pour soutenir nos idées personnelles. Bien que le copiage du
fondateur ou de la fondatrice puisse paraitre un signe de fidélité, en réalité, c’est une ignorance de
sa dimension prophétique, laquelle vaut pour tous les temps. Souvent, le copiage se limite aux
choses externes qui avaient un sens de témoignage au temps du fondateur, de la fondatrice, mais
qui l'ont perdu ou ne l'ont plus de maniére intelligible aujourd’hui.?® Saisir en profondeur ce
charisme conduit a une claire perception de l'identité de I'Institut, ce qui facilite I'unité et la
communion. De plus cela favorise une adaptation créative aux situations nouvelles, et ouvre des
perspectives positives pour l'avenir d'un Institut. L'absence de cette perception claire peut
facilement engendrer l'incertitude au sujet des objectifs et une certaine vulnérabilité face aux
conditionnements du milieu, aux courants culturels et méme aux différents besoins apostoliques,
avec en plus une certaine incapacité a s'adapter et a se renouveler. Le renouveau de ces derniéres
années, en remettant en lumiére I'importance du charisme d'origine, et grace a une riche réflexion
théologique a favorisé I'unité de la communauté, pergue comme porteuse d'un méme don de
I'Esprit a partager avec les fréres et sceurs, et capable d'enrichir I'Eglise pour la vie du monde (EE
63). C'est pourquoi il est trés profitable d'établir des programmes de formation, comportant des
cycles d'étude et de réflexion sur le fondateur, le charisme et les constitutions (EE 46). 1l est donc

17 Le Cardinal Jodo Braz de Aviz répond aux questions des Religieux et religieux réunis a Castelgandolfo en
février 2014.

18 Cfr. Louis BIRABALUGE sx, Le lundi, 02 février 2015. Posté dans Centre Etudes Africaines Hits 665

9], D'ARC KAMIKAZI, Thése de doctorat:”Mgr Michel Ntuyahaga et les origines du charisme des Soeurs
Servantes du Seigneur du Burundi, Institut Universitaire Sophia 22/9/2015, pp. 393.

20 M. GAHUNGU, Inculturare la vita consacrata in Africa. Problemi e prospettive. Las, Roma 2007, pp. 93-111.

270



nécessaire de cultiver soigneusement l'identité charismatique de I'Institut afin d'éviter un
programme générique qui constitue un véritable danger pour la vitalité de la communauté
religieuse®!. Mais aussi, pour s'adapter et redécouvrir le charisme authentique du fondateur,
comme le souligne le Pape Frangois qui nous invite a regarder le passé avec reconnaissance, vivre
le présent avec enthousiasme et le futur avec confiance. En effet, comme le souligne C. Fabio, les
fondateurs/fondatrices bien qu’ils n’existent plus, demeurent une boussole qui oriente et guide de
I'ceuvre de Dieu né a travers eux:

Nous croyons que qui a recu la grace d’étre fondateur a travers le don du charisme, reste toujours un
maitre a écouter, un modéle dont on s’inspire, un saint a invoquer, un pére autour duquel on retrouve
la fraternité, peut étre aussi un ami avec qui partager les joies, les difficultés, les espoirs du chemin.
Les fondateurs continuent leur ceuvre de génération.??

Réf.: Texte écrit par I'auteur pour la publication sur SEDOS BULLETIN. Novembre 2015.

21 CIVCSVA, Normes directives «Potissimum Institutioni> sur la formation des instituts religieux, 2 février 1990, 6.
22 C, FABIO, Fondatore e fondatrice ci sono ancora e continuano a generare “Unita e Carismi” 6/2012, Citta
Nuova, Roma 2012.

271



