
262 

 

Jeanne d’Arc Kamikazi  
(Sœurs Servantes du Seigneur du Burundi) 

La maturité humaine et spirituelle pour une 
efficacité vocationnelle 

L’importance de la psychologie dans la formation  

 

 
1. Méthodes et explications 

 
omme il est souligné dans le titre et sous-titre, notre analyse est de démontrer le rôle 
que joue la psychologie dans le discernement vocationnel sacerdotal ou 
religieux1pour une maturité humaine et spirituelle des candidat/es. La Congrégation 

pour l’éducation catholique met en évidence l’importance de la psychologie dans le discernement 
de ces vocations. A ce propos, elle dit:  

 
….Toutefois, pour une évaluation plus assurée de la situation psychique du candidat/e, de ses 
aptitudes humaines à répondre à l'appel divin2 puis, pour une aide dans sa croissance humaine, le 
recours à des «psychologues» peut être utile en certains cas. Ceux-ci peuvent offrir aux formateurs 
non seulement un avis sur le diagnostic et la thérapie éventuelle des perturbations psychiques, mais 
aussi une contribution pour soutenir le développement des qualités humaines, surtout relationnelles, 
requises par l'exercice du ministère, en suggérant des cheminements qui favorisent une réponse plus 
libre à la vocation.3  
 
Malgré cette importance de la psychologie, il faut 

aussi souligner que la vocation sacerdotale ou religieuse 
et son discernement échappent aux compétences strictes 
de la psychologie. Bien que l’analyse que nous allons 
mener soit applicable à la fois à la vocation sacerdotale et 
à la vocation religieuse, nous nous intéresserons 
spécialement à la vie religieuse, vu que nous sommes 
dans l’année dédiée à la Vie Consacrée. Parmi tant de 
théories de la personnalité comme la psychanalyse de 
Freud, la théorie du comportement de Skinner, celle de 
l’actualisation-du-moi de Roger, etc., aucune de ces 
théories n’est en mesure de donner une vérification 
empirique, par conséquent, aucune ne prend en 
considération les valeurs religieuses. Face à ces lacunes, 
Rulla et ses Collaborateurs ont poussé plus loin en 
utilisant une théorie de la psychologie des profondeurs 
qui permet d’aborder l’étude de la personnalité de façon 

                                                 
1 R.P. René Carpentier, SJ dit qu’il ne s’agit pas de comparer seulement, dans l’abstrait, les deux contenus de 

ces vocations. Car, selon lui, entre le sacerdoce et l’état de perfection évangélique, la différence est évidente. Le 
sacerdoce ministériel signifie caractère sacramentel, pouvoirs strictement divins, charges sacrées au service du peuple 
de Dieu, dignité la plus haute; l’état de perfection, rien de semblable. A cette comparaison théorique, il n’y aurait 
aucun problème. Il en va tout autrement quand on met concrètement en présence la vocation au sacerdoce et la 
vocation à l’état religieux. Des deux cotés, on choisit un genre de vie. Dans l’Eglise d’aujourd’hui, ces deux genres de 
vie se présentent aux jeunes chrétiens comme deux manières de se consacrer entièrement au Règne de Dieu. Cfr. R.P. 
RENE CARPENTIER, Vocation religieuse, vocation sacerdotale, Desclée De Brouwer, 1968. 

2 Cet appel consiste en la primauté de l’invitation de Dieu, c’est-à-dire que la vocation religieuse est une grâce 
intérieure et donc gratuite par laquelle Dieu appelle une personne à se consacrer ou à la mission sacerdotale ou à la 
vie des conseils évangéliques par les trois voeux: pauvreté, chasteté et obéissance dans la vie religieuse. Cfr. L.M. 
RULLA S.J., F. IMODA S.J. & SR. J. RIDICK S.S.C., Structure psychologique et vocation. Motivation d’entrée et de 
sortie, Ed. Pontificia Università Gregoriana, Roma 1993, p. 4. Puis, à l’exigence de totalité de cette invitation, c’est-à-
dire qu’il ne s’agit pas seulement d’une fonction à remplir ou d’une occupation à temps partiel mais le prêtre ou le 
religieux choisit de témoigner à temps plein de la valeur absolue du Royaume instauré en Jésus-Christ. Cfr. Idem. Et 
enfin, c’est une nouvelle obligation exigée par cette invitation, car la vocation sacerdotale ou religieuse au - delà de 
l’exigence de sainteté déjà incluse dans le baptême pour tout chrétien, comporte aussi pour l’appelé le choix 
permanent d’une certaine forme de vie dans l’Eglise. Cfr. Ibid., p. 5.   

3 CONGRÉGATION POUR L’ÉDUCATION CATHOLIQUE, Orientations pour l'utilisation de la psychologie dans 
l'admission et la formation des candidats au sacerdoce, Roma 29/6/2008, n.5. 

C



263 

 

à intégrer les valeurs spirituelles propres à la vocation sacerdotale et religieuse. Cette théorie se 
base sur le subconscient qui est le champ de l’expérience psychique qui n’est pas présent à la 
conscience actuelle de l’individu. Le subconscient est d’une particulière importance, car, dans le 
subconscient, il y a tout un monde qui est méconnu de la grande majorité des supérieures et des 
sujets eux-mêmes et influence tout de même de façon significative la vie des individus et des 
communautés4. Pour cette raison, beaucoup de communautés religieuses font appel à un 
psychologue pour faire la sélection des candidats en excluant les cas psychopathologiques 
retenus inaptes à la vie religieuse. En dehors de ces cas, on suppose qu’on est apte à la vie 
religieuse avec la capacité de progresser et persévérer dans la vie religieuse. On dirait alors de 
ceux qui quittent qu’ils ont mal usé de leur liberté et n’ont pas correspondu suffisamment à la 
grâce que Dieu leur offrait.  

 
A côté de cette liberté totale et pathologie paralysante, on peut introduire une autre 

dimension, celle de l’interpénétration profonde du conscient et de l’inconscient. Cette dimension 
nous explique que l’évaluation et la sélection des candidat/es doit tenir compte non seulement de 
leurs symptômes pathologiques possibles, goûts, intérêts, aptitudes, désirs consciemment 
formulés, mais aussi de leurs mobiles inconscients qui peuvent influencer, à des degrés divers leur 
capacité d’intérioriser et de personnaliser les valeurs spirituelles qui leur seront présentées au 
cours de la formation. Car, derrière la bonne volonté évidente et la proclamation sincère des 
valeurs authentiques, il y a, à la base de l’action, un être complexe dont les besoins inconscients 
peuvent parfois étouffer les désirs conscients.  

 
2. Les éléments composants de la personnalité 

 
Parmi les éléments différents et complexes qui composent la personnalité, nous voulons 

approfondir deux points que nous jugeons fondamentaux: structure et contenus.  
La structure de la personnalité est divisée en deux niveaux: le moi idéal qui est conscient, 

c’est-à-dire ce que l’individu désire être ou devenir  et le moi réel qui peut être  conscient ou 
subconscient, c’est-à-dire ce qu’il est réellement, qu’il le sache ou non, et comment il agit 
habituellement. Ces structures sont indépendantes des conditions concrètes de temps ou de lieu, 
car les valeurs du moi idéal sont différentes pour un africain et pour un américain, de même les 
rêves et les besoins du moi réel subconscient ne sont pas les même chez un jeune religieux et 
chez une contemplative âgée.   

 
Les contenus de la personnalité sont composés par: des valeurs, des attitudes et des 

besoins. Voyons chaque élément dans sa spécificité. Les valeurs sont les idéaux de vie que se 
propose une personne selon son choix, par exemple pour 
la vie religieuse, ces valeurs sont au nombre de cinq 
divisées en deux catégories: Les valeurs terminales qui 
sont, l’union à Dieu et l’imitation de Jésus Christ, tandis 
que les valeurs instrumentales sont au nombre de trois 
vœux: pauvreté, chasteté et obéissance. La façon de 
vivre ces valeurs peut varier selon les époques et les 
cultures, mais la signification reste immuable. Quant aux 
attitudes ou comportement elles sont aussi, comme les 
valeurs, des tendances à l’action mais plus spécifiques et 
plus nombreuses que les valeurs. Par exemple: une 
valeur comme l’obéissance, s’exprimera dans plusieurs 
attitudes diverses comme, le respect du supérieur, la 

disponibilité apostolique, l’ouverture de conscience etc. En effet, les attitudes ont une fonction 
d’expression par rapport aux valeurs. Ainsi, le moi idéal est constitué d’un ensemble de valeurs et 
d’attitudes propres à chaque personne. Quant au moi réel, il comprend, en plus des attitudes et du 
comportement habituel, les besoins conscients ou subconscients. Enfin, les besoins sont des 
prédispositions à l’action qui tiennent à la nature même, organique, émotive et spirituelle de la 
personne humaine. Les besoins comme les valeurs s’exprimeront eux aussi à travers des attitudes. 
Ils sont par définition intrinsèques à la nature humaine, et donc aussi inchangeables. Ils ont été et 

                                                 
4 Dans la vie religieuse, on peut observer deux tendances: d’un côté, liberté et péché, de l’autre, maladie 

mentale. 



264 

 

seront toujours présents en l’homme même si leur expression extérieure pourra varier 
énormément selon la situation historique et sociale. Le besoin d’agressivité, par exemple pourra se 
manifester par le refus l’autorité, par la difficulté à collaborer avec les autres, par la violence 
physique, etc. 

 
3. La consistance et l’inconsistance de la personnalité 

 
Certains besoins peuvent conduire à des attitudes en désaccord avec les valeurs 

vocationnelles fondamentales: ce sont des besoins appelés dissonants comme l’agressivité, la 
dépendance affective, le désordre sexuel et d’autres besoins. Par contre sont neutres ou 
consonants les besoins d’accomplissement, d’ordre, de compréhension, etc. L’existence du moi 
latent joue un rôle important car il démontre que les attitudes du sujet ne sont pas seulement 
l’expression de ses valeurs mais peuvent aussi provenir de ses besoins conscients ou inconscients. 
En d’autres termes, le moi idéal peut être, en partie, la projection du moi latent. Il y a donc la 
possibilité d’inconsistance entre le moi idéal et le moi latent et cette inconsistance peut être 
consciente ou inconsciente. On peut classer quatre types de consistances ou inconsistances en se 
basant sur la nature des relations qui peuvent exister entre les valeurs, les attitudes et les 
besoins: la consistance sociale, la consistance psychologique, l’inconsistance sociale, 
l’inconsistance psychologique. On parle de la consistance sociale: lorsqu’un besoin conscient est 
compatible avec les valeurs et aussi avec les attitudes de l’individu. La consistance 
psychologique, lorsqu’un besoin conscient est compatible avec les valeurs mais non avec les 
attitudes de l’individu. L’inconsistance psychologique: lorsqu’un besoin subconscient est en 
désaccord avec les valeurs et les attitudes. Enfin, l’inconsistance sociale: lorsqu’un besoin 
subconscient est en désaccord avec les valeurs de la vocation et que les attitudes obéissent 
aux besoins plutôt qu’aux valeurs. 

 
Un autre aspect dont il faut tenir compte dans l’évaluation des consistances et 

inconsistances est leur caractère conscient ou inconscient ainsi que leur centralité. L’inconsistance 
consciente ou reconnue par le sujet, rend possible une décision libre et un progrès. Tandis que 
l’inconsistance inconsciente risque de conduire soit à une adaptation défensive à la vie religieuse, 
soit à l’abandon quand les besoins en viennent à supplanter les valeurs. Il faut aussi tenir compte 
de l’ensemble des besoins et des attitudes et chercher la motivation centrale. Dans la même 
personne, on peut observer la coexistence des inconsistances et des consistances selon les 
différents besoins et à des degrés différents. C’est pour cela qu’il faut évaluer les forces 
dynamiques en présence et en déterminer le noyau motivationnel central c’est-à-dire les mobiles 
qui influencent, même inconsciemment, l’entrée, la sortie ou la croissance dans la vocation.  

 
4. Les facteurs d’influences d’entrée et persévérance vocationnelle 

 
Facteurs qui influencent l’entrée et la persévérance dans la vie religieuse sont cinq: la 

motivation consciente de l’entrée, la motivation subconsciente de l’entrée, la prédominance de la 
motivation subconsciente, la persistance des inconsistances vocationnelles et la motivation pour la 
sortie de vie religieuse5. Voyons-les en détails: 

 
Dans le premier facteur qui est la motivation consciente de l’entrée, il y a une nette 

tendance chez les candidat/es à choisir l’institution religieuse sur la base d’idéaux personnels c’est 
à dire ce qu’ils voudraient être plutôt que de réalités personnelles conscientes. Cette façon de 
choisir va de pair avec une conception plutôt idéalisée de l’institution à laquelle ils se joignent. Ils 
semblent attribuer à l’institution les qualités de leur propre moi idéal. Cette prédominance du moi 
idéal  sur le moi réel  manifeste une tension de croissance qui peut  être  précieuse pour 
l’épanouissement de la vocation car elle  peut favoriser  l’ouverture  à l’influence de la grâce  ainsi 
que  le dépassement de soi-même  dans l’accomplissement  de  la mission, cependant, l’homme 
n’est pas  motivé  par  des  idéaux seulement. C’est ce que L.M. Rulla et ses collaborateurs 
mettent en évidence quand ils disent: 

 

                                                 
5 L.M. RULLA–J. RIDICK–F. IMODA, entering and Leaving Vocation: Intrapsychic Dynamics,  Roma,  Gregorian 

University Press – Chicago, Loyola University Press, pp. 61 et suivantes. 



265 

 

La vocation religieuse se fonde sur le dépassement du moi car elle invite à la poursuite des valeurs 
transcendantes qui ne visent qu’indirectement l’accomplissement du moi: le religieux cherche d’abord 
le Royaume de Dieu et sa justice et ne se trouve lui-même que par surcroit car la voie de l’évangile  
qui est vie de l’amour exige  le don de soi-même aux autres, de renoncement à sa propre vie. Donc, 
les valeurs qui constituent le moi idéal du religieux doivent être fondé sur la charité, c’est pourquoi 
l’engagement religieux demande une capacité qui se fonde sur la consistance du moi d’où la présence 
dans le moi réel d’attributs consistants avec le moi idéal. Pour cela, pour garantir la persévérance et 
l’efficacité vocationnelle, les valeurs proclamées ne suffisent pas si elles ne s’appuient pas sur une 
personnalité libre des besoins inconscients.6 

  
Dans le deuxième facteur qui est la motivation subconsciente de l’entrée, on observe chez 

les candidat/es un manque de réalisme dans leur choix car ils sont caractérisés par une forte 
tendance à l’idéalisation. Signalons que le choix de la vocation et la décision d’entrée ne sont pas 
seulement le fruit d’un idéal librement choisi, mais aussi le résultat des besoins inconscients. Par 
exemple, les individus peuvent sans le savoir s’orienter vers la vocation religieuse  dans le but de 
gratifier  certains de leurs besoins ou encore dans un effort  défensif pour résoudre leurs conflits 
ou leurs inconsistances. Nonobstant la sincérité incontestable et générosité évidente des 
candidat/es, il faut toujours tenir compte des facteurs inconscients puisque leurs idéaux 
consciemment formulés peuvent être le fruit des forces subconscientes. Une certaine idéalisation 
de soi-même et de l’institution religieuse est normale et même souhaitable à l’entrée car elle 
exprime désir  de croissance de l’individu et ouverture à la grâce, mais à condition qu’il n’y ait pas 
inconsistance inconsciente entre cet idéal et le vrai moi. Bien qu’on puisse prolonger le temps de la 
formation, l’individu présentant des inconsistances inconscientes continuera à réagir en utilisant 
des attitudes défensives ou de gratification quel que soit le milieu de vie où il se trouvera. Ces 
attitudes à leur tour entretiendront une idéalisation non réaliste du moi et de l’institution. 

 
Le troisième facteur est la prédominance de la motivation subconsciente, les statistiques7 

des recherches effectuées par L.M. Rulla et ses collaborateurs démontrent que 60% à 80% des 
candidat/es présentent une motivation vocationnelle caractérisée par des attitudes subconscientes 
au service de leurs besoins, soit pour s’en défendre, soit pour les satisfaire. La motivation 
subconsciente semble donc être un élément important de la décision d’entrer dans la vie 
religieuse. De plus ce sont les besoins dissonants comme agressivité, abaissement, besoin de se 
justifier qui sont particulièrement importants à l’intérieur de cette motivation subconsciente. On 
peut donc s’attendre à une influence négative de ces inconsistances sur la persévérance et 
l’efficacité vocationnelle. Ces insuffisances de personnalité ne sont pas considérées comme 
psychopathologie, on les considère plutôt comme manque de maturité aussi bien affective que 
vocationnelle. Or ces insuffisances, présentes au moment de l’entrée avant que les individus ne 
commencent leur formation religieuse, peuvent persister même après la formation. 

 
Quatrième facteur est la persistance des inconsistances vocationnelles, de par sa nature 

même le conflit inconscient tend à se perpétuer car il n’est jamais reconnu tel qu’il est, par 
exemple:  les mécanismes de défense utilisés ont précisément pour but de cacher à la personne la 
vraie  nature  de ses difficultés et la vraie source de sa frustration, de sorte qu’elle ne peut profiter 
de l’expérience qui lui est offerte dans la formation ou dans la vie communautaire. Elle cherchera 
diverses solutions ici et là en changeant de milieu, en essayant telle nouvelle forme de retraite, en 
suivant des cours et des conférences etc., mais sans résultats durables parce qu’aucune de ces 
solutions n’est basée sur la compréhension exacte du problème de fond. Les résultats de la 
recherche ont démontré que les années de formation n’ont apporté aucune amélioration 
significative du degré de maturité affective. Selon les statistiques, seulement 2% profitent de la 
formation tandis que plus de 80% ignorent en partie ou totalement leurs problèmes. Ici on peut 
donner un exemple d’un phénomène courant: celui du transfert qui manifeste la persistance des 
inconsistances inconscientes. Le sujet qui a ce problème, dans ses relations avec les autorités ou 
avec ses pairs, revit une relation qu’il a eue avec des membres de sa famille durant l’enfance ou 

                                                 
6 L.M. RULLA S.J., F. IMODA S.J. & SR. J. RIDICK S.S.C., op. cit., pp. 10 - 11. 
7 L.M. RULLA et ses collaborateurs ont étudié la vocation des individus selon une méthode structurale qui 

permet d’appliquer les résultats obtenus dans une nation et une culture à des cultures ou milieux sociaux différents et 
sans doute aussi utiliser ces résultats pour comprendre les structures psychologiques qui sont à la base de l’entrée, de 
la persévérance et de la croissance dans la vocation en des périodes historiques et des milieux différents. Cfr. L’avant 
– propos des auteurs, op. cit. pp. VII-VIII. 



266 

 

l’adolescence. On assiste donc à un cercle vicieux parce que la relation transférentielle qui n’est 
pas reconnue comme telle ne fait que perpétuer le conflit originel et renforcer les mécanismes 
de défense utilisés par l’individu pour s’en défendre. Il est étonnant de constater que la 
période de formation n’a produit aucun changement en profondeur. Bien que tout homme ait 
toujours la force intrinsèque avec l’aide de Dieu de changer et de se perfectionner lui-même, 
ces résultats semblent indiquer que cette force n’est pas efficace chez la plupart des individus 
affectés d’inconsistances inconscientes. 

 
Le cinquième facteur est la motivation pour la sortie de vie religieuse, il y a  plusieurs 

facteurs qui expliquent la sortie des religieux, religieuses: la grâce divine et la coopération 
humaine, pression du groupe ou de la communauté sur les individus, facteurs reliés aux normes, 
constitutions et structures des institutions vocationnelles, influence du milieu historique et socio 
culturel en général, du fonctionnement structural de l’Eglise en particulier et des facteurs liés aux 
caractéristiques des personnalités individuelles, etc. Les résultats font voir que ce ne sont pas les 
mêmes forces à l’intérieur de la personnalité qui jouent au moment de l’entrée et au moment de la 
sortie. Dans le premier cas, l’ensemble des forces qui semblent prédominer au moment de l’entrée 
dans la vie religieuse consiste dans les valeurs et les attitudes du sujet, cependant, cela ne 
garantit pas toujours la persévérance. Plus grande sera la prédominance des consistances sur les 
inconsistances plus grande sera la capacité d’intériorisation des valeurs. Donc la capacité 
d’intériorisation des valeurs semble être un élément décisif dans la persévérance vocationnelle. La 
première explication qu’on peut se donner est que si les valeurs vocationnelles ne peuvent pas 
être intériorisées, l’engagement religieux sera lui-même graduellement remis en question. Une 
seconde explication se base sur le rôle négatif joué par les inconsistances inconscientes: plus elles 
prédominent dans la personne, plus elles déterminent des idéaux personnels non réalistes et de 
fausses attentes à propos des rôles vocationnels futurs. La distance entre le moi idéal et le moi 
réel tend à augmenter, et avec elle l’insatisfaction profonde du sujet. Tout de même, on ne peut 
pas dire que tous les inconsistants quittent la vie religieuse après quelques temps. D’un côté, des  
candidat/es consistants peuvent  très bien quitter eux aussi après quelques temps de probation, si 
par exemple  une connaissance plus approfondie de l’institution leur fait voir qu’elle ne répond pas 
à leur idéal, ils peuvent alors prendre la décision mûre et objective de chercher une  autre voie. De 
l’autre côté, des inconsistants peuvent demeurer dans la vie religieuse malgré leurs conflits 
inconscients, si par exemple la vie religieuse leur offre une sécurité qu’ils ne trouveraient pas dans 
une autre forme de vie, mais ici, malgré l’efficacité apostolique, on notera le manque de maturité. 

 
5. La crise vocationnelle: défis et opportunités 

 
Actuellement, on assiste à un phénomène d’un nombre élevé des sorties et à un très petit 

nombre d’entrées. Même s’il faut considérer plusieurs autres facteurs socio-culturels, les sorties 
semblent explicables, en partie, par l’existence d’inconsistances inconscientes chez un grand 
nombre de religieux/ses et par l’influence de plus en plus négative qu’exercent ces inconsistances 
sur l’idéal vocationnel. Ces inconsistances ne sont pas limitées à un pays ou à une époque et parmi 
les facteurs socioculturels, les structures institutionnelles jouent un rôle important. Ces structures 
ont considérablement diminué en importance ces dernières années, laissant plus de liberté et de 
responsabilité à l’individu exigeant de sa part une plus grande souplesse d’adaptation. Mais il ne 
suffit pas que la liberté soit accordée pour que le religieux devienne capable d’en user avec 
maturité. Lors de la consigne des Constitutions par Mgr Michel Ntuyahaga aux Sœurs Servantes du 
Seigneur du Burundi, il leur explique quel type de liberté qu’elles doivent avoir: 

 
… C’est donc en toute liberté de volonté et d’amour que vous suivrez ces Constitutions. En les suivant 
vous serez animées par l’Esprit de Dieu pour être filles de Dieu. Rappelez-vous que, selon saint Paul, 
vous n’avez pas reçu un esprit d’esclaves pour retomber dans la crainte, vous avez reçu un esprit de 
filles adoptives qui nous fait nous écrier: Abba, Père (Cfr. Rm 8,15). Mais cette liberté ne consiste pas 
à faire tout ce qu’on veut et comme on le veut. Elle comporte une volonté de choix par amour, et une 
discipline de vie. C’est cela qui fait la force et le mérite des saints qui savent s’obliger à l’obéissance à 
Dieu par amour.8 

 

                                                 
8 Introduction des Constitutions des Sœurs servantes du Seigneur du Burundi, pp. 13-14. 



267 

 

La maturité humaine et vocationnelle9 est la base de cette liberté et joue un rôle très 
important pour l’efficacité apostolique du religieux/se et le rend un meilleur instrument entre les 
mains de Dieu, plus  adapté  aux exigences vocationnelles et meilleur témoin des  valeurs de Jésus  
Christ. Même Mgr Michel Ntuyahaga exigeait de ses filles spirituelles, les Sœurs Servantes du 
Seigneur du Burundi d’être des femmes dignes et mûres. Il leur disait: «Mes filles Bene-Umukama, 
soyez d’abord humaines, et puis chrétiennes pour être de vraies consacrées». Ainsi, le manque de 
maturité humaine et vocationnelle pourrait donc être l’une des causes ayant rendu un certain 
nombre de religieux incapables de relever le défi de cette liberté nouvelle. Il est cependant 
possible que des facteurs subconscients limitent le champ de la liberté à l’intérieur duquel l’homme 
accueille l’action divine et diminuent aussi la disponibilité de l’action transformatrice de la grâce. La 
grâce peut bien sûr surmonter les limitations subconscientes d’une personne pour la transformer 
en profondeur, mais une telle action thérapeutique de la grâce semble plutôt l’exception que la 
règle. Cela montre que Dieu semble respecter la liberté de l’homme et les lois dynamiques de son 
développement. Donc, Dieu respecte les lois psychodynamiques qu’il a lui-même crées. Saint 
Augustin lui-même le confirme quand il dit: «Dieu qui nous a créés sans nous, ne peut pas nous 
sauver sans nous». Un exemple concret est la parabole du semeur généreux qui a semé ses 
semences sur les terres différentes (Lc 8, 4-8).  

 
Alors, que faut-il faire pour trouver la solution aux problèmes de manque de vocations ou 

de la sortie? Il faut signaler que la solution ne se trouve pas dans le retour aux structures du 
passé, mais, qu’il faut favoriser la capacité 
d’intériorisation de l’individu. C’est de cette 
capacité que dépend une persévérance qui 
puisse être créatrice et efficace et non de 
l’imposition extérieure des règles ni même 
de la simple proposition des valeurs si 
authentiques et valides soient-elles. Pour 
cela, le système didactique classique de la 
formation: présentation des valeurs 
religieuses au moyen de conférences, 
retraites, de groupes d’études, etc., 
demeure  nettement insuffisant lorsque  la 
capacité d’intérioriser les valeurs est 
déficiente. C’est ce qui est le cas pour la 
majorité des candidat/es selon les résultats obtenus par L.M. Rulla et ses Collaborateurs, 
seulement 10 à 15% du nombre serait admis. Alors, la question qu’on peut se poser est la 
suivante: «les plus de 80% d’inconsistances sont-elles des indications de non vocation chez les 
candidat/es ou ne peut-on pas  plutôt y voir l’une des voies  possibles choisies  par le Seigneur 
pour appeler à lui qui  il veut»? Dans ce cas, il devient très important non seulement de discerner 
ces inconsistances vocationnelles mais surtout d’aider le/la religieux/se à les résoudre. Il faut aussi 
favoriser l’expérience pour expérimenter les rôles, car ces expériences lui permettront d’obtenir 
une plus grande habileté10. Mais ces expériences sont-elles une garantie d’une plus grande 
efficacité apostolique? Cette efficacité apostolique n’est pas à confondre avec l’efficience: la 
première qui est manifestation visible des valeurs chrétiennes dépend d’abord de l’orientation vers 
les valeurs tandis que la seconde est liée à l’orientation vers les rôles eux-mêmes. En d’autres 
mots, si l’expérimentation des rôles ne s’appuie pas sur la capacité préalable de l’intériorisation des 
valeurs vocationnelles, elle n’aura aucun effet sur la maturation spirituelle ou apostolique du sujet.  
 

6. Conclusions  
 

Nous venons de voir combien la psychologie joue un rôle important dans le discernement 
vocationnel des candidat/es. Car les candidats ne présentent pas seulement des problèmes 
spirituels, mais ils présentent aussi des problèmes psychologiques d’où les moyens habituellement 

                                                 
9 De ce fait, la sainteté et maturité humaine vont de pair car la sainteté est le fruit de la présence en l’homme 

de la charité divine. Elle dépend de l’action gratuite de Dieu et de la libre réponse de l’homme indépendamment des 
dispositions psychologiques  de l’individu pourvu évidemment qu’il y ait un minimum  de liberté personnelle. 

10 Par exemple, le diplôme universitaire permettra aux religieux/religieuses d’enseigner avec succès, le stage 
en milieu ouvrier permettra d’en connaitre les problèmes et d’en prévoir quelques solutions. 



268 

 

employés (direction spirituelle, examen de conscience, dynamique de groupe, expérience de vie) 
semblent insuffisants pour permettre de résoudre de façon durable les inconstances et les conflits 
inconscients. On observe actuellement chez les jeunes qui choisissent la vie religieuse des lacunes 
des valeurs humaines et spirituelles. Parmi les candidats, certains ont vécu des expériences 
particulières humaines, familiales, professionnelles, intellectuelles, affectives qui, de différentes 
manières, ont laissé des blessures pas encore guéries. Celles - ci provoquent des perturbations 
dont le/a candidat/e ignore la portée réelle, qu'il attribue souvent de manière erronée à des causes 
extérieures à lui - même et que, par conséquent, il ne peut affronter adéquatement. Le Pape Jean 
Paul II affirme la même chose quand il dit: 

 
L'homme porte donc en lui le germe de la vie éternelle et la vocation à s'approprier les valeurs 
transcendantes. Pourtant, il demeure intérieurement vulnérable et dramatiquement exposé au risque 
de manquer sa vocation à cause des résistances et des difficultés qu'il rencontre sur le chemin de son 
existence, soit au plan conscient, où la responsabilité morale est mise en cause, soit au plan 
inconscient, et cela, dans la vie psychique ordinaire ou dans celle qui est marquée par des pathologies 
psychiques, légères ou modérées, qui n'exercent pas une influence essentielle sur la liberté de la 
personne dans sa tension vers les idéaux transcendants choisis de manière responsable.11  
 
Il faut donc penser à de nouvelles méthodes de formation qui intègrent l’apport inter et 

transdisciplinaire entre la théologie et la psychologie car, sans la leur complémentarité, la 
formation reste incomplète. Donc, le rôle de la psychologie dans la formation devrait se formuler 
dans la pédagogie, prévention et intégration dans le discernement vocationnel. La contribution de 
la psychologie devrait d’abord développer chez les religieux/ses la capacité d’intérioriser les valeurs 
et attitudes vocationnelles. Il s’agit donc de prévenir avant de guérir. C’est pourquoi, nous voyons 
la nécessité urgente de la formation humaine (psychologie) et spirituelle (théologie) dès leur 
entrée, c’est-à-dire la période du pré-noviciat. Cette formation de base aidera les candidates à 
éclairer, purifier et mûrir leur décision vocationnelle avant de commencer le noviciat. Ce 
discernement initial permettra de rendre ces candidat/es des hommes et des femmes 
humainement raisonnables, puis chrétiens, pour enfin les aider à devenir des saints. Il est 
préférable d’intervenir dès le début afin de permettre à l’individu de reconnaitre en lui et de 
surmonter les inconsistances qui sont un obstacle à la croissance humaine et spirituelle. Il ne 
devrait pas y avoir de dichotomie entre la spiritualité et la psychologie, par le fait que la formation 
doit présenter au candidat/e la nourriture spirituelle nécessaire mais doit aussi assurer sa capacité 
d’assimiler et d’intérioriser cette nourriture. Sans cette intégration de l’humain et du spirituel, les 
idéaux proposés, au lieu de favoriser la croissance peuvent devenir sources de frustration profonde 
et d’aliénation. Face à ces exigences formatives, les éducateurs doivent avoir une formation 
sérieuse en théologie et une préparation psychologique suffisante pour être capables de discerner 
la présence des inconsistances vocationnelles afin d’aider les candidat/es à reconnaître eux-mêmes 
leurs difficultés et à les résoudre. Jean Paul II en 2002, dans son discours aux participants de la 
Plénière de la Congrégation pour l'Éducation Catholique, a souligné ce fait en disant: 

 
Il sera opportun d'accorder une attention particulière à la préparation de “psychologues, qui devront 
allier à un bon niveau scientifique, une compréhension profonde de la conception chrétienne à propos 
de la vie et de la vocation au sacerdoce (dans notre cas, la vie religieuse), de façon à être en mesure 
de fournir un soutien efficace à la complémentarité nécessaire entre la dimension humaine et la 
dimension surnaturelle.12  
 
Le recours à des psychologues, aussi bien avant l'admission que durant le chemin de 

formation des candidat/es, peut aider le candidat dans le dépassement des blessures, en vue 
d'une intériorisation toujours plus profonde du style de vie de Jésus notre Modèle.13 Le choix de 
ces «psychologues» évitera les confusions autant que les oppositions entre formations morale et 
spirituelle et veillera à leur intégration. Les experts se distingueront par leur solide maturité 
humaine et spirituelle. Ils s'inspireront d'une anthropologie conforme à la conception chrétienne de 
la personne humaine, de la sexualité, de la vocation à la vie religieuse afin que leur intervention 
prenne en compte le mystère de l'homme dans son dialogue personnel avec Dieu selon la vision de 

                                                 
11 JEAN PAUL II, Allocution à la Rote romaine [25 janvier 1988: AAS 80 [1988], 1181. 
12JEAN PAUL II, Discours aux participants de la Plénière de la Congrégation pour l'Éducation catholique [4 

février 2002], n. 2 : AAS 94 [2002], 465.  
13 Cfr. Pastores dabo vobis, n. 29d: AAS 84 (1992), 704.  



269 

 

l'Église. Là où de tels experts ne seront pas disponibles, on pourvoira à leur préparation. L'aide de 
la psychologie doit s'intégrer dans le cadre de la formation globale du candidat/e; loin de s'opposer 
à l'accompagnement spirituel qui a pour devoir de maintenir le candidat/e dans la vérité de sa 
vocation selon la vision de l'Église. Elle en assurera de manière particulière la maturation d'une 
réponse généreuse à la vocation reçue de Dieu14 et aidera le candidat à comprendre correctement 
la signification et l'intégration du recours à la psychologie dans son chemin vocationnel. Car la 
carence de maturité humaine et vocationnelle cause beaucoup de difficultés dans la vie future 
communautaire et apostolique. Même Mgr Michel Ntuyahaga souligne que la maitresse des novices 
doit avoir aussi la qualité psychologique: 

 
La responsabilité du Noviciat est confiée à une Religieuse fervente et exemplaire, professe de vœux 
perpétuels (can. 651,1). Elle doit être douée de sens psychologique et pédagogique, elle doit être 
capable d’animer les jeunes et les encourager avec bonté, discrétion et délicatesse.15 
 
La maturité humaine et spirituelle est fondamentale pour vivre la mission prophétique dans 

notre temps. Le Pape nous rappelle que ce n’est pas la radicalité évangélique qui est le spécifique 
de la vie consacrée comme beaucoup peuvent le penser, car tous les chrétiens sont appelés à 
vivre de la même manière. Mais c’est la vie de témoignage qui compte. C’est ce témoignage qui 
éveille le monde, c’est-à-dire qui porte la valeur du Règne de Dieu dans le monde. Par exemple, le 
monde n’est pas attiré par le fait que les consacrés vivent les vœux, mais ils sont attirés par 
comment ils les vivent. De ce fait, ils sont attirés par l’équilibre psycho - spirituel, la joie et 
l’ouverture qu’ils notent en ces consacrés. Autrement dit, l’Eglise invite les religieux et religieuses 
au kairos du vin nouveau dans les outres nouvelles. Ce vin nouveau, c’est Jésus, c’est 
l’Evangile qui ne change jamais, car il reste le même toujours nouveau et éternel: hier, 
aujourd’hui et toujours. 

 
7. Prospectives 

  
En mettant l’accent sur les vertus humaines, on a la chance de surfer sur ce que la nature 

pourvoit déjà à chaque être humain. Et à partir des dons naturels, la grâce de la foi vient comme 
un fertilisant. Saint Thomas d’Aquin ne disait pas autre chose lorsqu’il affirmait: «la grâce ne 
change pas la nature, mais la perfectionne ». Selon Louis BIRABALUGE penser l’humanité comme 
base sans laquelle aucune vie religieuse authentique n’est possible a de conséquences sérieuses 
sur le discernement de la vocation religieuse. Ici, la piété, la dévotion, la soumission et la docilité-à 
ne pas confondre avec l’obéissance, la morale des interdits, la pureté rituelle… ne sont plus de 
critères primordiaux pour l’admission d’un candidat à la vie religieuse ou pour la reconnaissance 
d’un religieux ou une religieuse à la foi éprouvée. Au contraire, les valeurs de la vigueur, la 
capacité à dire non, la combativité, la jovialité, la joie de vivre, etc., deviennent de vrais critères 
d’authentification d’une vie religieuse éprouvée et approuvée. Il continue en disant qu’il est 
heureux de constater que dans la Bible, le jugement dernier porte sur la qualité des actes pleins 
d’humanité, comme donner à boire à un assoiffé, visiter un malade, un prisonnier, etc., (Mt 25). 
En tout cas, les gens admirent souvent les consacrés, non pour leurs bons sermons ou pour leur 
piété, mais souvent à cause de leurs actes d’humanité. Tout ceci, montre l’importance de la 
psychologie dans le discernement et la formation. Mais puisque l’insertion de la psychologie dans le 
cheminement de discernement vocationnel est récente, il faudrait d’abord prioriser la formation 
des leaders qui n’ont pas eu la chance de cette formation nouvelle pour une bonne préparation à 
leur fonction avant la nouvelle génération, car la formation est la clé de la transformation 
religieuse16.   Puisque la formation psychologique aide le/a candidat/e à se connaitre et à 
s’accepter pour s’épanouir dans sa vocation, il faut tenir compte que cette vie n’est pas une vie 
solitaire, mais une vie de relation. Pour cela, il faut ajouter l’anthropologie culturelle, sciences 
sociales, sociologie, etc., car toutes ces disciplines sont nécessaires pour affronter la vie 
communautaire et sociale sans problèmes. Actuellement, nous assistons à un phénomène de 
beaucoup de sorties dans les Congrégations. Ceux et celles qui quittent cette vie avancent comme 
raison qu’ils ne sont plus contents ou attirés par cette vie. Pour éviter cette crise, le Pape François, 

                                                 
14 Le climat de foi, prière, méditation de la Parole de Dieu, étude de la théologie et vie communautaire, tous 

ces points sont fondamentaux pour la maturation d'une réponse généreuse à la vocation reçue de Dieu.   
15 Constitutions des Sœurs Servantes du Seigneur du Burundi, Art. 117, p. 104. 
16 Séminaire résidentiel de SEDOS 2015 du 4 au 8 mai 2015, Au Centre Ad Gentes, Nemi (Rome).  



270 

 

ayant été formateur, propose un vrai discernement pour ne pas commettre l’erreur de faire entrer 
dans la vie consacrée les personnes qui n’ont pas été appelées. Ce discernement consiste à ne pas 
accepter les personnes parce que nous n’avons plus personne. Ne pas accepter des personnes 
parce que nous avons besoin de résoudre les problèmes des œuvres. Il dit que dans la formation, 
les formateurs doivent être attentifs au mystère de l’homme qu’on peut découvrir seulement à 
travers l’écoute attentive et respectueuse. Le Pape dit que l’écoute est une tâche très difficile qui 
demande du temps et de la patience. Pour lui, l’écoute souvent veut dire «aimer», car quand nous 
aimons dans la vérité, les personnes s’ouvrent davantage, sont à l’aise, car elles se sentent 
respectées et acceptées comme elles sont. Pour cela, elles sont disposées à demander de l’aide, 
jusqu’à l’aide thérapeutique. Mais la vraie thérapie est l’Évangile. Il faut que les formateur/trices 
sachent que pour bien former, il faut acquérir la qualité de «docibilitas» dans laquelle on est 
toujours un peu devant un mystère qui n’est pas totalement dominé par le formateur parce que les 
choses vont de l’avant, cheminent et le formateur doit suivre Jésus le vrai Formateur. Donc, la 
formation est une formation continue, pour cette raison, même dans la formation initiale, ce n’est 
pas le maître ou la maîtresse qui forme, mais c’est la communauté qui forme. Si la communauté 
ne témoigne pas, elle déforme17.  C’est ce que souligne … quand il dit: 

 
On va beau raffiner les méthodes formatives et trier les formateurs et formatrices les plus rodés pour 
former des religieux plus «religieux», mais si on ne découvre pas la valeur positive du corps, la joie de 
vivre, le sens de la fête et du plaisir, celui de l’amitié, la courtoisie…gageons que tant d’efforts risquent 
de produire peu de fruits et très peu encore. On se fait religieux pour être heureux. Personne ne rêve 
d’une fin de vie triste, froide, plaintive…. La vie bonne fait partie des objectifs du cheminement 
vocationnel des consacrés; on ne doit pas s’y méprendre à cause d’une conception erronée du sens de 
la « sainteté chrétienne». La vie religieuse, où elle est pleinement vécue, rend heureux et aide à 
rendre heureux les autres.  Cela, car dans une perspective vraiment chrétienne, le bonheur chrétien 
est et doit toujours être pensé comme un «bonheur partagé». Mais par bonheur chrétien, il ne 
faudrait pas vite penser au bonheur dans l’au-delà. Ce sont plutôt ces petites joies terrestres que 
rendent possible une vie humaine pleinement et joyeusement vécue. Ces petites joies sont à imaginer 
comme la préfiguration de la joie éternelle que le bon Dieu accordera à ses élus dans les cieux au jour 
de la parousie.18 
 
A côté de cette formation psychosociale et spirituelle, il faut aussi l’approfondissement du 

charisme du propre Institut, car son ignorance engendre l’incapacité de l’actualiser aux signes des 
temps19. Car, pour vivre harmonieusement le charisme du fondateur dans les défis actuels, il est 
indubitablement fondamental de bien le connaître parce qu’il est le point de référence continuel de 
l’être religieux dans un Institut déterminé (PC 2b; ET 11, MR11). Mais dans cette connaissance du 
charisme, il faut éviter deux tentations fréquentes: celle de vouloir copier le fondateur, la 
fondatrice qui a vécu dans un contexte historique très différent du nôtre, et celle de vouloir se 
servir du fondateur, de la fondatrice pour soutenir nos idées personnelles. Bien que le copiage du 
fondateur ou de la fondatrice puisse paraître un signe de fidélité, en réalité, c’est une ignorance de 
sa dimension prophétique, laquelle vaut pour tous les temps. Souvent, le copiage se limite aux 
choses externes qui avaient un sens de témoignage au temps du fondateur, de la fondatrice, mais 
qui l’ont perdu ou ne l’ont plus de manière intelligible aujourd’hui.20 Saisir en profondeur ce 
charisme conduit à une claire perception de l'identité de l'Institut, ce qui facilite l'unité et la 
communion. De plus cela favorise une adaptation créative aux situations nouvelles, et ouvre des 
perspectives positives pour l'avenir d'un Institut. L'absence de cette perception claire peut 
facilement engendrer l'incertitude au sujet des objectifs et une certaine vulnérabilité face aux 
conditionnements du milieu, aux courants culturels et même aux différents besoins apostoliques, 
avec en plus une certaine incapacité à s'adapter et à se renouveler. Le renouveau de ces dernières 
années, en remettant en lumière l'importance du charisme d'origine, et grâce à une riche réflexion 
théologique a favorisé l'unité de la communauté, perçue comme porteuse d'un même don de 
l'Esprit à partager avec les frères et sœurs, et capable d'enrichir l'Eglise pour la vie du monde (EE 
63). C'est pourquoi il est très profitable d'établir des programmes de formation, comportant des 
cycles d'étude et de réflexion sur le fondateur, le charisme et les constitutions (EE 46). Il est donc 

                                                 
17 Le Cardinal João Braz de Aviz répond aux questions des Religieux et religieux réunis à Castelgandolfo en 

février 2014. 
18 Cfr. Louis BIRABALUGE sx, Le lundi, 02 février 2015. Posté dans Centre Etudes Africaines Hits 665 
19 J. D’ARC KAMIKAZI, Thèse de doctorat:”Mgr Michel Ntuyahaga et les origines du charisme des Soeurs 

Servantes du Seigneur du Burundi, Institut Universitaire Sophia 22/9/2015, pp. 393. 
20 M. GAHUNGU, Inculturare la vita consacrata in Africa. Problemi e prospettive. Las, Roma 2007, pp. 93-111. 



271 

 

nécessaire de cultiver soigneusement l'identité charismatique de l'Institut afin d'éviter un 
programme générique qui constitue un véritable danger pour la vitalité de la communauté 
religieuse21. Mais aussi, pour s'adapter et redécouvrir le charisme authentique du fondateur, 
comme le souligne le Pape François qui nous invite à regarder le passé avec reconnaissance, vivre 
le présent avec enthousiasme et le futur avec confiance. En effet, comme le souligne C. Fabio, les 
fondateurs/fondatrices bien qu’ils n’existent plus, demeurent une boussole qui oriente et guide de 
l’œuvre de Dieu né à travers eux:  

 
Nous croyons que qui a reçu la grâce d’être fondateur à travers le don du charisme, reste toujours un 
maitre à écouter, un modèle dont on s’inspire, un saint à invoquer, un père autour duquel on retrouve 
la fraternité, peut être aussi un ami avec qui partager les joies, les difficultés, les espoirs du chemin. 
Les fondateurs continuent leur œuvre de génération.22 

 
 
 
Réf.: Texte écrit par l’auteur pour la publication sur SEDOS BULLETIN. Novembre 2015. 
 
 
 

                                                 
21 CIVCSVA, Normes directives «Potissimum Institutioni» sur la formation des instituts religieux, 2 février 1990, 6. 
22 C. FABIO, Fondatore e fondatrice ci sono ancora e continuano a generare “Unità e Carismi” 6/2012, Città 

Nuova, Roma 2012. 


